
Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

58 

 

INTEGRASI NILAI AKHLAK, ADAB, DAN MAQĀṢID SYARĪ‘AH DALAM 

PEMANFAATAN TEKNOLOGI PENDIDIKAN  
 

 

Syukron Jamal 
 

Prodi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Depok 

syukron@uidepok.ac.id 

 

Elan Zaelani Rahman 
 

Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, STAI Syekh Manshur Pandeglang 

elanzr@gmail.com 

 

Hasanudin 
 

Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, STAI Syekh Manshur Pandeglang 

hasanudin@gmail.com 

 

Abstract  

The development of digital technology has brought significant changes to the world of education, 

including Islamic education. However, the use of technology in Islamic education is often still oriented 

towards technical aspects and learning efficiency, without being balanced by the integration of 

fundamental Islamic values. In fact, Islamic education does not only aim to transfer knowledge, but also 

to shape morals, instill etiquette, and realize the goals of maqāṣid shari'ah. This study aims to analyze 

the concept of integrating moral values, etiquette, and maqāṣid shari'ah in the use of Islamic educational 

technology. Using a conceptual and normative-critical approach to Islamic education literature, 

educational technology, and maqāṣid shari'ah studies, the results of the study indicate that technology 

in Islamic education should be positioned as a wasilah (means), not an end, whose use is directed 

towards preserving religion (hifz al-din), developing reason (hifz al-'aql), and protecting the human 

values of students. The integration of moral values and etiquette becomes an ethical foundation in 

forming responsible attitudes, civilized digital literacy, and moral awareness in the use of technology. 

This research offers a conceptual model of the integration of Islamic values in educational technology 

as an effort to maintain a balance between learning innovation and the formation of Islamic character 

in the digital era.. 
 

Keywords: Islamic Education, Educational Technology, Morals, Adab, Maqasid Syari'ah 
 

Abstrak 

Perkembangan teknologi digital telah membawa perubahan signifikan dalam dunia pendidikan, 

termasuk pendidikan Islam. Namun, pemanfaatan teknologi dalam pendidikan Islam sering kali masih 

berorientasi pada aspek teknis dan efisiensi pembelajaran, tanpa diimbangi dengan integrasi nilai-nilai 

fundamental Islam. Padahal, pendidikan Islam tidak hanya bertujuan mentransfer pengetahuan, tetapi 

juga membentuk akhlak, menanamkan adab, serta mewujudkan tujuan-tujuan maqasid syari‘ah. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep integrasi nilai akhlak, adab, dan maqāṣid syarī‘ah 

dalam pemanfaatan teknologi pendidikan Islam. Dengan pendekatan konseptual dan normatif-kritis 

terhadap literatur pendidikan Islam, teknologi pendidikan, serta kajian maqasid syari‘ah, hasil kajian 

menunjukkan bahwa teknologi dalam pendidikan Islam harus diposisikan sebagai wasilah (sarana), 

bukan tujuan, yang penggunaannya diarahkan untuk menjaga agama (hifz al-din), mengembangkan akal 

(hifz al-‘aql), serta melindungi nilai-nilai kemanusiaan peserta didik. Integrasi nilai akhlak dan adab 

menjadi fondasi etis dalam membentuk sikap bertanggung jawab, literasi digital yang beradab, dan 

kesadaran moral dalam penggunaan teknologi. Penelitian ini menawarkan model konseptual integrasi 

nilai Islam dalam teknologi pendidikan sebagai upaya menjaga keseimbangan antara inovasi 

pembelajaran dan pembentukan karakter Islami di era digital. 

Kata kunci: Pendidikan Islam, Teknologi Pendidikan, Akhlak, Adab, Maqasid Syari‘ah 

 

 

mailto:syukron@uidepok.ac.id
mailto:elanzr@gmail.com
mailto:hasanudin@gmail.com


Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

59 

 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan teknologi digital 

telah membawa transformasi besar dalam 

sistem pendidikan global, termasuk dalam 

praktik pendidikan Islam.1 Pemanfaatan 

teknologi informasi dan komunikasi dalam 

proses pembelajaran telah membuka 

peluang baru bagi peningkatan akses, 

efektivitas, dan inovasi metode 

pembelajaran. Platform pembelajaran 

daring, learning management system, serta 

beragam media digital kini menjadi bagian 

dari ekosistem pendidikan modern.2 

Namun demikian, derasnya arus 

digitalisasi juga menghadirkan tantangan 

serius, terutama bagi pendidikan Islam 

yang memiliki misi tidak hanya 

mentransfer pengetahuan, tetapi juga 

membentuk akhlak, menanamkan adab, 

dan mengarahkan peserta didik pada 

tujuan-tujuan normatif Islam.3 

Dalam konteks pendidikan Islam, 

teknologi tidak dapat dipandang sebagai 

entitas yang netral dan bebas nilai 

(Postman, 1993). Setiap teknologi 

membawa implikasi budaya, cara berpikir, 

 
1 Aat Royhatudin., Tranformasi Pendidikan 

Islam (Yogyakarta: Zahir Publishing, 2025). 
2 Neil Selwyn, “The Future of AI and 

Education: Some Cautionary Notes,” 

European Journal of Education 57, no. 4 

(2022). 
3 N Selwyn, “Is Technology Good for 

Education? Educational Theory,” Educational 

Theory 7, no. 2 (2016): 65–86. 
4 Nandang Kosim dan Aat Royhatudin, 

“KONSEP MERDEKA BELAJAR DALAM 

KITAB IHYA’ULUMUDDIN MENURUT 

PEMIKIRAN IMAM GHAZALI,” Ta’dibiya 

serta pola interaksi tertentu yang 

berpotensi memengaruhi karakter dan 

moral peserta didik.4 Penggunaan 

teknologi yang tidak disertai dengan 

kerangka nilai berisiko melahirkan 

pembelajaran yang bersifat mekanistik, 

individualistik, dan terlepas dari dimensi 

etika. Fenomena degradasi adab digital, 

lemahnya etika berkomunikasi di ruang 

siber, serta menurunnya relasi edukatif 

antara pendidik dan peserta didik menjadi 

indikasi bahwa integrasi nilai dalam 

pemanfaatan teknologi pendidikan masih 

menjadi persoalan yang mendesak untuk 

dikaji secara serius.5 

 

KAJIAN TEORETIK  

Pendidikan Islam pada hakikatnya 

berorientasi pada pembentukan manusia 

seutuhnya (insan kamil), yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga 

matang secara moral dan spiritual. Konsep 

akhlak dan adab menempati posisi sentral 

dalam tradisi pendidikan Islam.6 Akhlak 

berfungsi sebagai landasan pembiasaan 

nilai-nilai moral, sementara adab mengatur 

Jurnal Agama dan Pendidikan Islam 4, no. 2 

(2024): 1–13. 
5 Selwyn, “Digital Education in Crisis: 

Education and the COVID-19 Pandemic,” 

Learning, Media and Technology 5, no. 1 

(2020). 
6 Aat Royhatudin, “PERAN PENDIDIKAN 

AKHLAK DALAM MEMBENTUK 

KARAKTER SISWA MTs 

ANNIZHOMIYYAH JAHA LABUAN 

PANDEGLANG,” Ta’dibiya Jurnal Agama 

dan Pendidikan Islam 3, no. 1 (2023): 95–107. 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

60 

 

relasi manusia dengan ilmu, pendidik, 

sesama, dan sarana pembelajaran, 

termasuk teknologi.7  

Dalam perspektif ini, teknologi 

seharusnya diperlakukan sebagai wasilah 

(sarana) yang mendukung proses 

pendidikan, bukan sebagai tujuan utama 

yang menggeser orientasi nilai pendidikan 

Islam.8 Pemanfaatan sistem pembelajaran 

digital juga mulai diterapkan di madrasah, 

meskipun masih menghadapi tantangan 

kesiapan sumber daya dan penerimaan 

pengguna (Ismail, Setawan, & Pratama, 

2022). 

Lebih jauh, maqasid syari‘ah 

memberikan kerangka etis dan normatif 

yang komprehensif dalam menilai 

pemanfaatan teknologi pendidikan. 

Tujuan-tujuan pokok syariat, seperti 

menjaga agama (hifz al-din) dan 

mengembangkan akal (hifz al-‘aql), 

menjadi prinsip dasar yang relevan dalam 

mengarahkan penggunaan teknologi agar 

selaras dengan nilai-nilai Islam.9 Integrasi 

maqasid syari‘ah dalam pendidikan 

berbasis teknologi memungkinkan adanya 

 
7 Nandang Kosim dan Aat Royhatudin, 

“Penguatan Literasi Moderasi Beragama 

Melalui Platform Digital Dan Media Sosial Di 

Kalangan Mahasiswa Pergerakan Mahasiswa 

Islam Indonesia (PMII) Pandeglang,” 

Kordinat : Jurnal Komunikasi Antar 

Perguruan Tinggi Agama Islam 24, no. 2 

(2024): 201–210. 
8 Al-Attas, “Islam and Secularism,” 

International Institute of Islamic Thought and 

Civilization. (2020). 
9 Aat Royhatudin dan Agus Hidayatullah, 

“KONTIRBUSI NILAI-NILAI 

keseimbangan antara inovasi pembelajaran 

dan perlindungan terhadap dimensi moral, 

intelektual, serta kemanusiaan peserta 

didik di era digital.10 

Sejumlah penelitian sebelumnya 

menunjukkan bahwa pemanfaatan 

teknologi dalam pendidikan Islam 

cenderung masih menitikberatkan pada 

aspek teknis dan pedagogis, seperti 

efektivitas media pembelajaran atau 

peningkatan hasil belajar (Mulyadi, 2018). 

Kajian yang mengaitkan teknologi 

pendidikan dengan integrasi nilai akhlak, 

adab, dan maqasid syari‘ah secara 

konseptual dan holistik masih relatif 

terbatas. Kondisi ini menunjukkan adanya 

celah akademik yang perlu diisi melalui 

kajian yang menempatkan nilai-nilai Islam 

sebagai fondasi utama dalam 

pengembangan dan pemanfaatan teknologi 

pendidikan.11 

Berdasarkan uraian tersebut, 

penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

konsep integrasi nilai akhlak, adab, dan 

maqasid syari‘ah dalam pemanfaatan 

KESANTRIAN DALAM DUNIA GLOBAL,” 

Ta’dibiya Jurnal Agama dan Pendidikan Islam 

1, no. 2 (2021): 10–24. 
10 Kasdi, “Maqashid Syariah Dan Transformasi 

Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islam 

(2020): 191–210. 
11 Ahmad Munji; Erni Lisnawati; Nurudin; 

Azizah, “PERAN TEKNOLOGI INFORMASI 

TERHADAP PENYEBARAN NILAI 

PENDIDIKAN ISLAM DI KAMPUS AL-

KHAIRIYAH CITANGKIL,” Ta’dibiya: 

Jurnal Agama dan Pendidikan Islam 4, no. 2 

(2024): 94–107. 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

61 

 

teknologi pendidikan Islam.12 Penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi teoretis dalam pengembangan 

wacana pendidikan Islam berbasis nilai, 

sekaligus menawarkan kerangka 

konseptual yang dapat dijadikan acuan etis 

bagi pendidik dan lembaga pendidikan 

Islam dalam menghadapi tantangan 

digitalisasi pendidikan. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis 

penelitian kepustakaan (library research) 

dimana dalam konteks ini, teknologi 

pendidikan tidak dianalisis semata-mata 

sebagai instrumen teknis, melainkan 

sebagai fenomena sosial dan kultural yang 

sarat dengan nilai dan implikasi etis.13 

Sumber data dalam penelitian ini 

terdiri atas data primer yang terdidi dari 

berasal dari karya-karya utama yang 

membahas: Konsep pendidikan Islam, 

Akhlak dan adab dalam tradisi keilmuan 

Islam, dan Maqasid syari‘ah. Beberapa 

rujukan utama antara lain pemikiran Syed 

Muhammad Naquib al-Attas tentang adab 

dan pendidikan Islam, serta literatur 

maqasid syari‘ah klasik dan kontemporer. 

Al-Attas (1980) menegaskan bahwa 

pendidikan Islam pada hakikatnya adalah 

 
12 Ahsan Irodat dan Efi Afifi, “Transformasi 

Maqosidus Syari’ah; Revitalisasi Qowaidul 

Fiqhiyah,” Ta’dibiya Jurnal Agama dan 

Pendidikan Islam 4, no. 2 (2024): 37–49. 

proses penanaman adab, bukan sekadar 

penguasaan keterampilan teknis.  

Adapun sumber sekunder dalam 

penelitian ini meliputi: Jurnal ilmiah 

tentang teknologi pendidikan, Buku dan 

artikel terkait pendidikan Islam 

kontemporer, dan Hasil penelitian 

terdahulu yang relevan dimana sumber-

sumber ini digunakan untuk memperkaya 

analisis dan memperkuat argumentasi 

konseptual mengenai relasi antara 

teknologi dan nilai dalam pendidikan 

Islam. 

Analisis data dilakukan menggunakan 

analisis isi (content analysis) dan analisis 

konseptual-normatif. Analisis isi 

digunakan untuk menafsirkan makna teks 

secara sistematis dan objektif, sedangkan 

analisis normatif digunakan untuk menilai 

kesesuaian pemanfaatan teknologi 

pendidikan dengan nilai akhlak, adab, dan 

maqasid syari‘ah. Adapun tahapan analisis 

meliputi: Reduksi data, yaitu menyaring 

konsep-konsep kunci yang relevan. 

Penyajian data dalam bentuk narasi 

analitis, dan Penarikan kesimpulan melalui 

sintesis konsep, Pendekatan ini sejalan 

dengan tujuan penelitian kualitatif yang 

13 John W. Creswell, Research Design : 

Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif Dan 

Campuran., Edisi Keem. (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2016). 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

62 

 

menekankan pemahaman mendalam 

terhadap makna dan nilai.14 

Kerangka analisis dalam penelitian ini 

dibangun atas tiga pilar utama, yakni: 

Pertama, Akhlak sebagai dimensi 

pembentukan moral dan etika penggunaan 

teknologi, Kedua, Adab sebagai tata nilai 

relasi manusia dengan ilmu, pendidik, dan 

teknologi, dan Ketiga, Maqāṣid syarī‘ah 

sebagai kerangka etis dan tujuan normatif 

pemanfaatan teknologi pendidikan. Ketiga 

pilar tersebut digunakan sebagai alat 

analisis untuk menilai dan merumuskan 

model integrasi nilai Islam dalam 

teknologi pendidikan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep Teknologi dalam Pendidikan 

Islam 

Teknologi dalam konteks pendidikan 

pada dasarnya dipahami sebagai 

seperangkat alat, sistem, dan proses yang 

dirancang untuk mendukung terjadinya 

pembelajaran secara lebih efektif dan 

efisien. Dalam literatur teknologi 

pendidikan modern, teknologi tidak hanya 

dipandang sebagai perangkat keras 

(hardware), tetapi juga mencakup 

perangkat lunak (software), strategi 

pedagogis, serta sistem manajerial 

pembelajaran (Januszewski & Molenda, 

2013). Dengan demikian, teknologi 

 
14 A. Michael Miles, Matthew B.; Huberman, 

Analisis Data Kualitatif, UI Press (jakarta, 

2014). 

merupakan bagian integral dari proses 

pendidikan yang membentuk cara 

pengetahuan diproduksi, disampaikan, dan 

dipahami oleh peserta didik. 

 

Dalam perspektif pendidikan Islam, 

konsep teknologi perlu ditempatkan secara 

proporsional dalam kerangka tujuan 

pendidikan. Pendidikan Islam tidak 

berhenti pada pencapaian kompetensi 

kognitif, melainkan diarahkan pada 

pembentukan kepribadian Muslim yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak. Oleh 

karena itu, teknologi dalam pendidikan 

Islam tidak dapat diposisikan sebagai 

tujuan utama, melainkan sebagai wasilah 

(sarana) untuk mencapai tujuan pendidikan 

yang lebih tinggi. Pandangan ini sejalan 

dengan pemikiran Al-Attas (Al-Attas, 

1980) yang menegaskan bahwa pendidikan 

Islam adalah proses penanaman adab, 

bukan sekadar pelatihan keterampilan 

teknis. 

Pemanfaatan teknologi dalam 

pendidikan Islam idealnya berfungsi untuk 

memperkuat proses internalisasi nilai, 

bukan menggantikannya. Namun, dalam 

praktiknya, adopsi teknologi sering kali 

didorong oleh logika modernisasi dan 

efisiensi semata. Teknologi pembelajaran 

digital, seperti e-learning, blended 

learning, dan learning management 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

63 

 

system, kerap diimplementasikan tanpa 

refleksi filosofis mengenai dampaknya 

terhadap relasi pendidik–peserta didik, 

proses pencarian ilmu, dan pembentukan 

karakter. Akibatnya, pendidikan berisiko 

mengalami reduksi makna menjadi 

sekadar aktivitas transfer informasi.15 

Beberapa ahli pendidikan 

mengingatkan bahwa teknologi bersifat 

value-laden, yakni membawa nilai dan 

asumsi tertentu yang memengaruhi cara 

berpikir manusia (Postman, 1993). Dalam 

konteks pendidikan Islam, pandangan ini 

sangat relevan karena teknologi dapat 

membentuk pola belajar yang 

individualistik, instan, dan berorientasi 

hasil, yang tidak selalu sejalan dengan 

prinsip kesabaran, ketekunan, dan adab 

dalam menuntut ilmu. Oleh sebab itu, 

pendidikan Islam dituntut untuk 

melakukan proses seleksi dan adaptasi 

teknologi secara kritis, bukan sekadar 

adopsi tanpa filter nilai. 

Lebih lanjut, teknologi dalam 

pendidikan Islam perlu dipahami sebagai 

instrumen yang tunduk pada prinsip etika 

dan tujuan syariat. Konsep ini menuntut 

adanya kesadaran bahwa penggunaan 

teknologi harus selaras dengan nilai tauhid, 

menjunjung martabat manusia, dan 

mendukung pengembangan akal secara 

 
15 M. Warschauer, “Learning in the Cloud: 

How (and Why) to Transform Schools with 

Digital Media.,” Teachers College Record 

(2018): 1–29. 

sehat. Teknologi yang digunakan dalam 

proses pendidikan tidak boleh merusak 

dimensi spiritual peserta didik atau 

melemahkan relasi moral antara guru dan 

murid. Sebagaimana ditegaskan oleh 

Langgulung (2003), pendidikan Islam 

harus menjaga keseimbangan antara 

pengembangan potensi intelektual dan 

pembinaan moral-spiritual.16 

Dengan demikian, konsep teknologi 

dalam pendidikan Islam tidak cukup 

didefinisikan secara teknis dan pedagogis, 

tetapi juga harus dianalisis secara filosofis 

dan normatif. Teknologi perlu ditempatkan 

dalam kerangka nilai Islam agar tidak 

menggeser orientasi pendidikan dari 

pembentukan insan beradab menuju 

sekadar penciptaan manusia terampil 

secara teknologis. Pemahaman inilah yang 

menjadi landasan penting bagi integrasi 

nilai akhlak, adab, dan maqasid syari‘ah 

dalam pemanfaatan teknologi pendidikan 

Islam. 

 

Akhlak dan Adab sebagai Fondasi 

Pendidikan Islam di Era Digital 

Akhlak dan adab merupakan dua 

konsep fundamental yang menjadi fondasi 

utama dalam pendidikan Islam. Akhlak 

merujuk pada kualitas moral yang tertanam 

dalam diri seseorang dan tercermin dalam 

16 Abuddin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam 

Dan Barat, PEMBARUAN PENDIDIKAN 

ISLAM AZYUMARDI AZRA: Melacak Latar 

Belakang Argumentasinya, vol. 16, 2012. 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

64 

 

sikap serta perilaku sehari-hari, sedangkan 

adab mengatur tata hubungan manusia 

dengan ilmu, pendidik, sesama, dan 

seluruh sarana pendidikan (Haris, 2018). 

Dalam tradisi keilmuan Islam, 

pembentukan akhlak dan penanaman adab 

dipandang sebagai tujuan utama 

pendidikan, yang mendahului bahkan 

melampaui penguasaan aspek kognitif dan 

keterampilan teknis.17  

Syed Muhammad Naquib al-Attas 

menegaskan bahwa krisis utama 

pendidikan modern, termasuk di dunia 

Islam, adalah hilangnya adab (loss of 

adab). Menurut Al-Attas (1980), 

pendidikan Islam sejatinya adalah proses 

penanaman adab yang menempatkan 

segala sesuatu pada posisi yang tepat 

dalam tatanan wujud dan pengetahuan. 

Tanpa adab, ilmu kehilangan arah dan 

berpotensi disalahgunakan. Dalam konteks 

ini, teknologi pendidikan yang tidak 

dibingkai oleh adab berisiko mempercepat 

krisis moral dan degradasi nilai dalam 

proses pembelajaran. 

Di era digital, tantangan terhadap 

akhlak dan adab semakin kompleks. 

Teknologi informasi menghadirkan ruang 

pembelajaran yang terbuka, cepat, dan 

 
17 Didin Nurul Rosidin, “The Historical 

Relevance of Islamic Education Development 

in the Disruption Era,” IJSSHR 5, no. 5 (2022): 

1963–1969. 
18 Bruno Rodrigues Bessa, Simone Cristiane 

dos Santos, and Laio da Fonseca, “Using a 

Virtual Learning Environment for Problem-

Based Learning Adoption: A Case Study at a 

sering kali tanpa batas otoritas moral yang 

jelas. Interaksi antara pendidik dan peserta 

didik cenderung mengalami pergeseran 

dari relasi personal menjadi relasi virtual.18 

Kondisi ini, jika tidak dikelola secara etis, 

dapat melemahkan adab terhadap guru, 

mengurangi kesungguhan dalam menuntut 

ilmu, serta melahirkan budaya belajar yang 

instan dan pragmatis. Fenomena tersebut 

menunjukkan bahwa transformasi digital 

dalam pendidikan tidak selalu berbanding 

lurus dengan peningkatan kualitas akhlak 

peserta didik.19 

Akhlak dalam pendidikan Islam 

berfungsi sebagai mekanisme 

pengendalian diri (self-regulation) dalam 

penggunaan teknologi. Peserta didik tidak 

hanya dituntut untuk mampu 

mengoperasikan teknologi, tetapi juga 

memiliki kesadaran moral dalam 

memanfaatkannya. Nilai kejujuran, 

tanggung jawab, kesederhanaan, dan 

amanah menjadi prinsip akhlak yang 

relevan dalam konteks literasi digital. 

Tanpa internalisasi nilai-nilai tersebut, 

teknologi justru dapat menjadi sarana 

penyimpangan, seperti plagiarisme, 

High School in India,” in 2017 IEEE Frontiers 

in Education Conference (FIE) (IEEE, 2017), 

1–7. 
19 M Amin Abdullah, “Mendialogkan Nalar 

Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi 

Covid-19,” Arus Pemikiran Islam dan Sosial 

MAARIF 15, no. 1 (2020): 11–39. 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

65 

 

penyalahgunaan informasi, dan 

ketergantungan digital yang berlebihan.20 

Sementara itu, konsep adab 

memberikan kerangka etis yang lebih 

struktural dalam pendidikan berbasis 

teknologi. Adab terhadap ilmu menuntut 

sikap hormat terhadap proses pencarian 

pengetahuan, termasuk kesabaran, 

ketekunan, dan keterbukaan terhadap 

bimbingan pendidik. Adab terhadap guru 

menegaskan pentingnya relasi edukatif 

yang berlandaskan penghormatan, 

meskipun interaksi dilakukan melalui 

medium digital. Dalam hal ini, teknologi 

seharusnya memperkuat, bukan 

menggantikan, peran pendidik sebagai 

pembimbing moral dan intelektual. 

Dengan demikian, integrasi akhlak 

dan adab dalam pendidikan Islam di era 

digital bukanlah upaya untuk menolak 

teknologi, melainkan untuk mengarahkan 

pemanfaatannya agar selaras dengan 

tujuan pendidikan Islam. Teknologi perlu 

diinternalisasi dalam kerangka nilai yang 

menjamin bahwa proses pendidikan tetap 

berorientasi pada pembentukan insan 

beradab. Akhlak dan adab menjadi fondasi 

normatif yang menjaga agar inovasi 

teknologi tidak menggeser esensi 

pendidikan Islam, tetapi justru 

memperkuat misinya dalam membentuk 

 
20 Al Halim Kusuma and Laila Rahmadani, 

“Imam Al-Ghazali Dan Pemikirannya,” Jurnal 

Ekshis 1, no. 1 (2023). 

manusia yang berilmu, beriman, dan 

berakhlak mulia. 

 

Maqasid Syari‘ah sebagai Kerangka Etis  

Maqasid syari‘ah merupakan konsep 

fundamental dalam hukum dan pemikiran 

Islam yang menekankan tujuan-tujuan 

utama diturunkannya syariat. Secara 

umum, maqasid syari‘ah bertujuan untuk 

mewujudkan kemaslahatan (maṣlaḥah) 

dan mencegah kerusakan (mafsadah) 

dalam kehidupan manusia (Auda, 2008). 

Dalam konteks pendidikan Islam, maqasid 

syari‘ah menyediakan kerangka etis dan 

normatif yang relevan untuk menilai dan 

mengarahkan pemanfaatan teknologi 

pendidikan agar tetap sejalan dengan 

tujuan-tujuan syariat. 

Para ulama klasik, seperti al-Ghazali, 

mengklasifikasikan maqaṣid syari‘ah ke 

dalam lima tujuan pokok, yaitu menjaga 

agama (hifz al-din), menjaga jiwa (hifz al-

nafs), menjaga akal (hifz al-‘aql), menjaga 

keturunan (hifz al-nasl), dan menjaga harta 

(hifz al-mal) (Al-Ghazali, 1997). 

Klasifikasi ini kemudian dikembangkan 

oleh para pemikir kontemporer sebagai 

kerangka analisis etis yang dinamis dan 

kontekstual, termasuk dalam bidang 

pendidikan dan teknologi. 

Dalam pemanfaatan teknologi 

pendidikan Islam, hifz al-din menuntut 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

66 

 

agar teknologi digunakan untuk 

memperkuat pemahaman keagamaan dan 

internalisasi nilai Islam, bukan justru 

melemahkannya. Konten pembelajaran 

digital perlu diseleksi agar selaras dengan 

ajaran Islam dan tidak mengandung nilai 

yang bertentangan dengan akidah dan 

moral peserta didik. Teknologi seharusnya 

menjadi sarana dakwah dan pembelajaran 

yang mendorong penguatan spiritualitas, 

bukan sekadar alat hiburan atau 

komodifikasi pendidikan. 

Aspek hifz al-‘aql memiliki relevansi 

yang sangat kuat dalam pendidikan 

berbasis teknologi. Pendidikan Islam 

bertujuan mengembangkan potensi akal 

secara sehat, kritis, dan bertanggung 

jawab. Oleh karena itu, teknologi perlu 

diarahkan untuk meningkatkan literasi 

digital, kemampuan berpikir kritis, serta 

kesadaran epistemologis peserta didik. 

Penggunaan teknologi yang berlebihan 

atau tanpa kontrol berpotensi merusak 

konsentrasi, melemahkan daya pikir 

mendalam, dan mendorong budaya instan 

yang bertentangan dengan tujuan 

pengembangan akal dalam Islam.21 

Selanjutnya, hifz al-nafs dan hifz al-

nasl menuntut adanya perlindungan 

terhadap aspek kemanusiaan peserta didik 

dalam ruang digital. Teknologi pendidikan 

harus mempertimbangkan dampaknya 

 
21 Noor Hidayah, “Konsep Pendidikan Anak 

Menurut Ibnu Khaldun Dalam Kitab 

terhadap kesehatan mental, keamanan 

psikologis, dan pembentukan karakter 

peserta didik (Auda, 2008). Paparan 

konten negatif, kekerasan simbolik, serta 

relasi sosial yang tidak sehat di ruang siber 

merupakan tantangan serius yang perlu 

diantisipasi melalui kebijakan dan etika 

pendidikan Islam berbasis maqasid. 

Adapun hifz al-mal berkaitan dengan 

aspek ekonomi dan pengelolaan sumber 

daya pendidikan. Pemanfaatan teknologi 

pendidikan Islam harus dilakukan secara 

bijak dan proporsional agar tidak 

menimbulkan pemborosan, komersialisasi 

berlebihan, atau ketimpangan akses 

pendidikan. Prinsip keadilan dan 

keberlanjutan menjadi bagian dari maqasid 

yang perlu diperhatikan dalam 

pengembangan teknologi pendidikan, 

terutama di lembaga pendidikan Islam 

yang memiliki keterbatasan sumber daya. 

Dengan demikian, maqasid syari‘ah 

berfungsi sebagai kerangka etis 

komprehensif yang mengintegrasikan 

dimensi spiritual, intelektual, moral, dan 

sosial dalam pemanfaatan teknologi 

pendidikan Islam. Pendekatan ini 

memungkinkan adanya keseimbangan 

antara tuntutan inovasi teknologi dan 

komitmen terhadap nilai-nilai Islam. 

Integrasi maqasid syari‘ah dalam 

teknologi pendidikan tidak hanya menjaga 

Muqoddimah,” Edukasia : Jurnal Penelitian 

Pendidikan Islam 10, no. 1 (2015). 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

67 

 

orientasi pendidikan Islam tetap pada jalur 

normatifnya, tetapi juga memberikan arah 

strategis dalam menghadapi dinamika dan 

tantangan era digital. 

 

Model Integrasi Akhlak, Adab, dan 

Maqasid Syari‘ah dalam Teknologi 

Pendidikan 

Berdasarkan kajian konseptual 

terhadap teknologi pendidikan, nilai 

akhlak dan adab, serta kerangka maqāṣid 

syarī‘ah, penelitian ini menawarkan suatu 

model integrasi nilai Islam dalam 

pemanfaatan teknologi pendidikan. Model 

ini dibangun atas asumsi bahwa teknologi 

bukanlah entitas netral, melainkan sarana 

(wasilah) yang harus diarahkan secara etis 

dan normatif agar sejalan dengan tujuan 

pendidikan Islam. 

 

Prinsip Dasar Model Integrasi 

Model integrasi ini bertumpu pada 

tiga prinsip dasar: Pertama, teknologi 

sebagai Wasilah Bernilai. Teknologi 

diposisikan sebagai sarana pendukung 

pembelajaran, bukan tujuan akhir. Prinsip 

ini menegaskan bahwa keberhasilan 

pendidikan Islam tidak diukur dari 

kecanggihan teknologi semata, tetapi dari 

sejauh mana teknologi tersebut 

berkontribusi pada pembentukan akhlak 

dan adab peserta didik (Al-Attas, 1980). 

Kedua, nilai sebagai Fondasi 

Pedagogis. Akhlak dan adab menjadi 

fondasi dalam desain, implementasi, dan 

evaluasi teknologi pembelajaran. Dengan 

demikian, setiap penggunaan teknologi 

harus mempertimbangkan dampaknya 

terhadap sikap moral, etika belajar, dan 

relasi edukatif antara pendidik dan peserta 

didik (Langgulung, 2003). 

Ketiga. Maqasid Syari‘ah sebagai 

Orientasi Tujuan. Maqasid syari‘ah 

berfungsi sebagai kerangka tujuan yang 

mengarahkan pemanfaatan teknologi agar 

menghasilkan kemaslahatan dan 

mencegah kerusakan dalam proses 

pendidikan. 

 

Struktur Model Integrasi 

Model integrasi ini terdiri atas tiga 

lapisan yang saling berkelindan: pertama, 

Lapisan Etis: Akhlak Digital. Lapisan 

pertama menekankan pembentukan akhlak 

digital, yaitu sikap moral peserta didik 

dalam menggunakan teknologi 

pembelajaran. Nilai kejujuran, tanggung 

jawab, amanah, dan kesederhanaan 

menjadi prinsip utama dalam aktivitas 

belajar berbasis teknologi. Pada lapisan ini, 

teknologi berfungsi sebagai media 

pembiasaan nilai, bukan sekadar alat 

teknis. 

Kedua, Lapisan Relasional: Adab 

dalam Proses Pembelajaran. Lapisan ini 

menempatkan adab sebagai pengatur relasi 

antara peserta didik, pendidik, ilmu, dan 

teknologi. Adab terhadap ilmu menuntut 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

68 

 

kesungguhan dan penghormatan terhadap 

proses belajar, sementara adab terhadap 

guru menjaga otoritas moral pendidik 

meskipun interaksi berlangsung secara 

daring. Dalam konteks ini, teknologi tidak 

menggantikan peran guru, tetapi 

memperluas ruang bimbingan dan 

keteladanan. 

Ketiga, Lapisan Normatif-Tujuan: 

Maqasid Syari‘ah. Lapisan ketiga 

merupakan orientasi tujuan yang bersifat 

normatif, yaitu maqasid syari‘ah. 

Pemanfaatan teknologi pendidikan 

diarahkan untuk memperkuat keimanan 

dan pemahaman keagamaan (hifz al-dīn), 

mengembangkan kemampuan berpikir 

kritis dan literasi digital (hifz al-‘aql), 

melindungi aspek kemanusiaan dan 

kesejahteraan peserta didik (hifz al-nafs) 

dan hifz al-nasl), menjamin keadilan dan 

keberlanjutan dalam pengelolaan sumber 

daya pendidikan (hifz al-mal).22 

 

Implementasi Model dalam Praktik 

Pendidikan Islam 

Dalam praktiknya, model integrasi ini 

dapat diterapkan melalui beberapa strategi, 

antara lain: 

1. Desain kurikulum berbasis nilai, yang 

mengintegrasikan etika digital dan 

literasi teknologi Islami dalam setiap 

mata pelajaran. 

 
22 Jasser Auda, Maqosidus Syari’ah (Malaysia: 

BS. PRINT, 2014). 

2. Penguatan peran pendidik, tidak 

hanya sebagai fasilitator teknologi, 

tetapi juga sebagai teladan akhlak dan 

adab dalam ruang digital. 

3. Evaluasi pembelajaran holistik, yang 

tidak hanya mengukur capaian 

kognitif, tetapi juga perkembangan 

sikap dan perilaku peserta didik dalam 

penggunaan teknologi. 

Model ini menegaskan bahwa 

keberhasilan teknologi pendidikan Islam 

tidak terletak pada intensitas 

penggunaannya, melainkan pada kualitas 

integrasi nilai yang menyertainya. 

Kontribusi Model terhadap 

Pengembangan Pendidikan Islam. Model 

integrasi akhlak, adab, dan maqasid 

syari‘ah ini memberikan kontribusi 

konseptual dengan menawarkan 

pendekatan alternatif terhadap 

pemanfaatan teknologi pendidikan Islam. 

Model ini menghindari dikotomi antara 

tradisi dan modernitas, serta menempatkan 

inovasi teknologi dalam kerangka nilai 

yang menjaga esensi pendidikan Islam. 

Dengan demikian, pendidikan Islam 

mampu merespons tantangan era digital 

tanpa kehilangan orientasi moral dan 

spiritualnya. 

 

 

 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

69 

 

SIMPULAN  

Perkembangan teknologi digital 

telah menjadi keniscayaan dalam dunia 

pendidikan, termasuk pendidikan Islam. 

Namun, penelitian ini menegaskan bahwa 

pemanfaatan teknologi dalam pendidikan 

Islam tidak dapat dilepaskan dari kerangka 

nilai dan tujuan normatif Islam. Teknologi 

bukanlah entitas netral, melainkan sarana 

(wasilah) yang membawa implikasi etis, 

kultural, dan pedagogis terhadap proses 

pembelajaran dan pembentukan karakter 

peserta didik. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa 

integrasi nilai akhlak, adab, dan maqasid 

syari‘ah merupakan fondasi penting dalam 

pemanfaatan teknologi pendidikan Islam. 

Akhlak berfungsi sebagai mekanisme 

internal pembentukan etika digital dan 

pengendalian diri peserta didik, sementara 

adab mengatur relasi edukatif antara 

peserta didik, pendidik, ilmu, dan 

teknologi. Adapun maqasid syari‘ah 

memberikan orientasi tujuan yang 

komprehensif agar pemanfaatan teknologi 

pendidikan senantiasa mengarah pada 

kemaslahatan, menjaga agama (hifz al-

din), mengembangkan akal (hifz al-‘aql), 

serta melindungi dimensi kemanusiaan dan 

keadilan sosial. 

Model integrasi yang ditawarkan 

dalam penelitian ini menegaskan bahwa 

keberhasilan teknologi pendidikan Islam 

tidak diukur dari tingkat kecanggihan atau 

intensitas penggunaannya, melainkan dari 

sejauh mana teknologi tersebut mampu 

memperkuat misi pendidikan Islam dalam 

membentuk insan berilmu, beradab, dan 

berakhlak mulia. Dengan demikian, 

integrasi nilai menjadi prasyarat utama 

agar inovasi teknologi tidak menggeser 

esensi pendidikan Islam, tetapi justru 

memperkokohnya di era digital. 

Penelitian ini menyadari 

keterbatasannya sebagai kajian konseptual 

berbasis studi kepustakaan. Oleh karena 

itu, penelitian selanjutnya disarankan 

untuk menguji dan mengembangkan 

model integrasi ini melalui studi empiris di 

lembaga pendidikan Islam, seperti 

madrasah dan pesantren, agar diperoleh 

gambaran implementasi yang lebih 

kontekstual dan aplikatif. 

    

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M Amin. “Mendialogkan Nalar 

Agama dan Sains Modern di Tengah 

Pandemi Covid-19.” Arus Pemikiran 

Islam dan Sosial MAARIF 15, no. 1 

(2020): 11–39. 

Ahmad Munji; Erni Lisnawati; Nurudin; 

Azizah. “PERAN TEKNOLOGI 

INFORMASI TERHADAP 

PENYEBARAN NILAI 

PENDIDIKAN ISLAM DI 

KAMPUS AL-KHAIRIYAH 

CITANGKIL.” Ta’dibiya: Jurnal 

Agama dan Pendidikan Islam 4, no. 2 

(2024): 94–107. 

Ahsan Irodat dan Efi Afifi. “Transformasi 

Maqosidus Syari’ah; Revitalisasi 

Qowaidul Fiqhiyah.” Ta’dibiya 

Jurnal Agama dan Pendidikan Islam 

4, no. 2 (2024): 37–49. 



Ta’dibiya                                                                       Volume 5   Nomor 2 Oktober 2025 

70 

 

Al-Attas. “Islam and Secularism.” 

International Institute of Islamic 

Thought and Civilization. (2020). 

Bessa, Bruno Rodrigues, Simone Cristiane 

dos Santos, and Laio da Fonseca. 

“Using a Virtual Learning 

Environment for Problem-Based 

Learning Adoption: A Case Study at 

a High School in India.” In 2017 

IEEE Frontiers in Education 

Conference (FIE), 1–7. IEEE, 2017. 

Creswell, John W. Research Design : 

Pendekatan Metode Kualitatif, 

Kuantitatif Dan Campuran. Edisi 

Keem. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2016. 

Didin Nurul Rosidin. “The Historical 

Relevance of Islamic Education 

Development in the Disruption Era.” 

IJSSHR 5, no. 5 (2022): 1963–1969. 

Hidayah, Noor. “Konsep Pendidikan Anak 

Menurut Ibnu Khaldun Dalam Kitab 

Muqoddimah.” Edukasia : Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam 10, no. 1 

(2015). 

Hidayatullah, Aat Royhatudin dan Agus. 

“KONTIRBUSI NILAI-NILAI 

KESANTRIAN DALAM DUNIA 

GLOBAL.” Ta’dibiya Jurnal Agama 

dan Pendidikan Islam 1, no. 2 (2021): 

10–24. 

Jasser Auda. Maqosidus Syari’ah. 

Malaysia: BS. PRINT, 2014. 

Kasdi. “Maqashid Syariah Dan 

Transformasi Pendidikan Islam.” 

Jurnal Pendidikan Islam (2020): 

191–210. 

Kusuma, Al Halim, and Laila Rahmadani. 

“Imam Al-Ghazali Dan 

Pemikirannya.” Jurnal Ekshis 1, no. 

1 (2023). 

Miles, Matthew B.; Huberman, A. 

Michael. Analisis Data Kualitatif. UI 

Press. jakarta, 2014. 

Nandang Kosim dan Aat Royhatudin. 

“KONSEP MERDEKA BELAJAR 

DALAM KITAB 

IHYA’ULUMUDDIN MENURUT 

PEMIKIRAN IMAM GHAZALI.” 

Ta’dibiya Jurnal Agama dan 

Pendidikan Islam 4, no. 2 (2024): 1–

13. 

———. “Penguatan Literasi Moderasi 

Beragama Melalui Platform Digital 

Dan Media Sosial Di Kalangan 

Mahasiswa Pergerakan Mahasiswa 

Islam Indonesia (PMII) Pandeglang.” 

Kordinat : Jurnal Komunikasi Antar 

Perguruan Tinggi Agama Islam 24, 

no. 2 (2024): 201–210. 

Nata, Abuddin. Pemikiran Pendidikan 

Islam Dan Barat. PEMBARUAN 

PENDIDIKAN ISLAM AZYUMARDI 

AZRA: Melacak Latar Belakang 

Argumentasinya. Vol. 16, 2012. 

Royhatudin., Aat. Tranformasi Pendidikan 

Islam. Yogyakarta: Zahir Publishing, 

2025. 

Royhatudin, Aat. “PERAN 

PENDIDIKAN AKHLAK DALAM 

MEMBENTUK KARAKTER 

SISWA MTs ANNIZHOMIYYAH 

JAHA LABUAN PANDEGLANG.” 

Ta’dibiya Jurnal Agama dan 

Pendidikan Islam 3, no. 1 (2023): 95–

107. 

Selwyn. “Digital Education in Crisis: 

Education and the COVID-19 

Pandemic.” Learning, Media and 

Technology 5, no. 1 (2020). 

Selwyn, N. “Is Technology Good for 

Education? Educational Theory.” 

Educational Theory 7, no. 2 (2016): 

65–86. 

Selwyn, Neil. “The Future of AI and 

Education: Some Cautionary Notes.” 

European Journal of Education 57, 

no. 4 (2022). 

Warschauer, M. “Learning in the Cloud: 

How (and Why) to Transform 

Schools with Digital Media.” 

Teachers College Record (2018): 1–

29. 

         


