Ta’dibiya Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

FILSAFAT PENDIDIKAN ANAK USIA DINI PERSPEKTIF AL-GHAZALI

Helmy Hidayatulloh

Prodi Pendidikan Islam Anak Usia Dini, STIT Otto Iskandar Dinata Banten
helmyhidayatullohtda@gmail.com

Ahmad Hidayat

Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, STAI Syekh Manshur Pandeglang
hidayatjh9@gmail.com

Kosasih

Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, STAI Syekh Manshur Pandeglang
kosasih67@gmail.com

Hasanudin

Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, STAI Syekh Manshur Pandeglang
hasanudin@gmail.com

Nurkhairina

Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, STAI Syekh Manshur Pandeglang
nurkhairina@gmail.com

Abstract

This research aims to examine the concept of early childhood education based on Al-Ghazali's thinking,
which emphasizes moral and religious development as the main goal of education, with a focus on moral
formation and soul purification to get closer to Allah (tagarrub ilallah). The problem formulated in this
research includes the relevance of Al-Ghazali's thoughts to early childhood education, especially in the
context of Islamic values originating from the Al-Qur'an and As-Sunnah.

The research method used is a qualitative approach with a descriptive-analysis method based on
literature study, which utilizes primary literary sources such as the book lhya Ulumuddin and other
works of Al-Ghazali. Data was analyzed using content analysis techniques to explore deep meanings
related to educational concepts.

The results of the research show that Al-Ghazali views education as a means to develop the physical
and spiritual potential of children born in a fitrah state. Moral-spiritual education is the main foundation,
supported by balanced physical, intellectual and social development. Al-Ghazali emphasized the
importance of the role of parents, the use of learning methods based on the child's developmental stage,
and the balance between example and instruction. Al-Ghazali's thoughts are relevant to modern
education, which aims to form individuals who are faithful, devout and capable of facing life, both
worldly and spiritual.

Keywords: Philosophy, Early Childhood Islamic Education, Al-Ghazali

PENDAHULUAN mata uang. Pendidikan dapat dilihat

Filsafat dan pendidikan memiliki sebagai aplikasi praktis dari filsafat.!
hubungan yang sangat erat, seperti dua sisi Untuk menjalankan pendidikan secara
! Desi Rosyita, Aat Royhatudin, and Budiana CURRICULUM AND LEARNING
Budiana, “TRADITIONAL PESANTREN CULTURE AS TAFAQQUH FIDD€N IN

50


mailto:helmyhidayatullohtda@gmail.com
mailto:hidayatjh9@gmail.com
mailto:kosasih67@gmail.com
mailto:hasanudin@gmail.com
mailto:nurkhairina@gmail.com

Ta’dibiya

optimal, diperlukan pemahaman
mendalam mengenai esensi, metode, dan
tujuan yang ingin dicapai, yang dalam
filsafat dikenal melalui tiga pilar utama:
ontologi  (kajian  tentang  hakikat
keberadaan), epistemologi (teori tentang
pengetahuan), dan aksiologi (teori tentang
nilai).?

Sebagai elemen penting dalam
kehidupan manusia, pendidikan
memerlukan berbagai landasan, salah
satunya adalah dasar filosofis. Filsafat
berperan memberikan arahan dengan
mendefinisikan pendidikan secara

menyeluruh,  membantu  menetapkan
tujuan serta strategi pelaksanaannya.
Tanpa landasan filosofis, pendidikan tidak
akan memiliki arah atau tujuan yang jelas.

Ketika dikaitkan dengan pendidikan
anak usia dini, filsafat berfungsi sebagai
alat analisis dan penerapan nilai-nilai
filosofis dalam sistem pendidikan. Ini
mencakup berbagai aspek seperti hakikat
pendidik, peserta didik, lingkungan
belajar, pendanaan, serta sarana dan
prasarana pendidikan khusus untuk anak

usia dini.> Oleh sebab itu, filsafat

ROUDHOTUL ULUM ISLAMIC
BOARDING SCHOOL,” CP Cakrawala
Pedagogik 5, no. 1 (2021): 39-52.

2 Siti Maryam dan Aat Royhatudin,
“RELEVANSI KEBIJAKAN PENDIDIKAN
NASIONAL DAN IMPLEMENTASI
PENDIDIKAN ISLAM (Pembelajaran Kitab
Kuning Berbasis Digital Di MTs Masyariqul
Anwar Caringin),” Ta dibiya Jurnal Agama
dan Pendidikan Islam 2, no. 1 (2022): 12-25.

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

pendidikan anak usia dini bertujuan untuk
memahami peran pendidikan dalam
masyarakat, menentukan fungsi utamanya,
serta mengarahkan pencapaiannya.*

Dalam konteks pendidikan Islam,
filsafat pendidikan anak usia dini memiliki
pendekatan yang berbeda dibandingkan
tradisi Barat. Perbedaan ini muncul dari
pola pikir dan paradigma para ilmuwan di
kedua tradisi. Tradisi Barat cenderung
mengutamakan  pendekatan  empiris,
rasional, dan materialistik, sering kali
mengesampingkan wahyu atau kitab suci
sebagai sumber ilmu. Sebaliknya, dalam
Islam, konsep ilmu didasarkan pada Al-
Qur'an, sunnah Rasulullah, dan ijtihad
ulama, sehingga menghasilkan pendekatan
epistemologi yang unik.

Persoalan ontologi juga memengaruhi
epistemologi dan aksiologi, termasuk
dalam pendidikan anak usia dini. Namun,
literatur terkait pembelajaran di lembaga
pendidikan anak usia dini berbasis Islam
masih tergolong terbatas. Salah satu tokoh

Islam yang memiliki kontribusi penting di

3 Nandang Kosim, “PROBLEMATIKA
PERKEMBANGAN PADA ANAK USIA
SEKOLAH DASAR,” Ta'dibiya Jurnal
Agama dan Pendidikan Islam 2, no. 1 (2022):
1-11.

4 Elfan Fanhas Fatwa Khomaeny dan Maesaroh
Lubis, Model-Model Pendidikan dalam Al-
Qur’an: Berdasarkan Kisaah Para Nabi,
Rasul, dan Shalihin. (Tasikmalaya: Edu
Publisher, 2023), h. 2.

51



Ta’dibiya

bidang ini adalah Al-Ghazali.> Al-Ghazali
dikenal sebagai salah satu ulama Muslim
dan sufi yang memberikan perhatian besar
pada pendidikan, termasuk pendidikan
anak. Pemikirannya mengenai pendidikan
tampak dalam beberapa karyanya, seperti:
Ayyuhal Walad, Fatihatul Ulum, dan Ihya
Ulumuddin. Karya terakhir ini dianggap
sebagai magnum opus Al-Ghazali yang
paling terkenal dalam bidang lImu Kalam,
Figh, dan Akhlak.

Dalam lhya Ulumuddin, Al-Ghazali
mengulas berbagai topik penting. Bagian
pertama membahas ilmu, termasuk ilmu
syariat dan ibadah. Bagian kedua
menguraikan tata cara berinteraksi dengan
sesama manusia. Sementara itu, bagian
ketiga dan keempat berfokus pada
pembentukan akhlak mulia serta upaya

mencegah kemerosotan moral.®

KAJIAN TEORETIK
1. Pengertian Pendidikan Anak Usia Dini
Pendidikan anak usia dini merupakan
suatu proses tumbuh kembang anak usia
lahir hingga enam tahun secara
menyeluruh, yang menyangkut seluruh
aspek fisik dan non-fisik, dengan
memberikan rangsangan bagi

perkembangan jasmani, rohani, motorik,

® Nandang Kosim, “PROBLEMATIKA
PERKEMBANGAN PADA ANAK USIA
SEKOLAH DASAR.”

® In’amul Hasan, “Popularisasi Ihya’ Ulum Al-
Din di Nusantara: Melacak Akar Historis
Melalui Sudut Pandang Sufistik dan Hadis”,

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

akal pikir emosional dan sosial yang tepat
dan benar agar anak dapat tumbuh dan
berkembang secara optimal.” Pada
kurikulum berbasis kompetesi pendidikan
anak usia dini adalah pemberian upaya
untuk menstimulus, membimbing,
mengasuh, dan pemberian kegiatan
pembelajaran yang akan menghasilkan
kemampuan dan keterampilan pada anak.

Marjorry Ebbeck (1991), seorang ahli
pendidikan anak usia dini dari Australia,
menyatakan bahwa pendidikan anak usia
dini mencakup pelayanan kepada anak
sejak lahir hingga usia delapan tahun.
Selain itu, The National Association for the
Education of Children (NAEYC)
mendefinisikan anak usia dini sebagai
kelompok individu yang berada dalam
rentang usia 0 hingga 8 tahun. Sedangkan,
menurut Undang-Undang Sistem
Pendidikan  Nasional tahun 2003,
pendidikan anak usia dini adalah proses
pembinaan yang ditujukan kepada anak
sejak lahir hingga usia enam tahun. Proses
ini dilakukan melalui pemberian stimulasi
pendidikan untuk mendukung
pertumbuhan dan perkembangan fisik serta
mental anak, sehingga mereka siap
melanjutkan ke jenjang pendidikan

berikutnya.®

Muasarah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer
3, no. 1 (2021): 28-35.

7 Aat Royhatudin, Membumikan Pendidikan
Inklusi (Yogyakarta: Zahir Publishing, 2020).
8 Dian Pertiwi, dkk., “Persepsi Orang Tua
terhadap Pentingnya Baca Tulis Hitung untuk

52



Ta’dibiya

Berdasarkan pengertian-pengertian di
atas, pendidikan anak usia dini dapat
disimpulkan sebagai proses pembinaan
terhadap anak yang berada dalam rentang
usia 0-6 tahun atau 0-8 tahun, yang sedang
mengalami pertumbuhan dan
perkembangan yang sangat cepat. Oleh
karena itu, diperlukan stimulasi yang tepat
untuk mendukung tumbuh kembangnya
secara optimal.

2. Konsep Dasar Filsafat Pendidikan

Anak Usia Dini

Beberapa pertanyaan mendasar yang
sering dibahas mengenai anak mencakup
berbagai aspek, seperti: siapakah anak itu
sebenarnya? Apakah anak dilahirkan
dengan kemampuan bawaan? Apakah
mereka dapat belajar secara mandiri atau
membutuhkan arahan? Dimensi
perkembangan apa yang mereka miliki?
Apakah anak memiliki kebutuhan dan
karakteristik khusus? Bagaimana pengaruh
lingkungan terhadap pertumbuhan dan
perkembangan mereka? Apakah mereka
memiliki  kecerdasan  tunggal atau
majemuk? Apakah anak membawa potensi
baik atau kurang baik? Dan apakah anak
sama atau berbeda dengan orang dewasa?
Pertanyaan-pertanyaan ini terus menjadi

perdebatan di kalangan ahli. Selain itu, ada

Anak Usia 5-6 Tahun”, PAUD Lectura: Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini 4, no. 2 (2021), 62-
69.

® Nandang Kosim dan Aan Solihat,
“PENDIDIKAN AGAMA DAN KARAKTER

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

juga pembahasan tentang faktor-faktor
yang memengaruhi kehidupan anak, alasan
mengembangkan potensi mereka,
mengapa mereka berperilaku tertentu,
serta  bagaimana  mereka  belajar,
bertumbuh, dan berinteraksi. Semua
pertanyaan ini bertujuan untuk memahami
jati diri anak secara lebih mendalam dan
menggali kebenaran mendasar tentang
mereka.

Pada intinya, menjawab pertanyaan-
pertanyaan ini merupakan upaya untuk
merumuskan  konsep  filosofis  yang
komprehensif  mengenai anak dan
pendidikan mereka, sehingga
perkembangan mereka dapat diarahkan
secara optimal.® Kajian filosofis mengenai
anak usia dini didasarkan pada konsep
filsafat pendidikan. Al-Syaibany, seperti
yang dikutip Muhmidayeli (2011),
mendefinisikan filsafat pendidikan sebagai
penerapan prinsip-prinsip filsafat pada
bidang pendidikan. Oleh karena itu, filsafat
pendidikan anak usia dini dapat dipahami
sebagai penerapan pemikiran filosofis
dalam pendidikan anak usia dini.

Filsafat pendidikan anak usia dini
melibatkan analisis dan penerapan filosofi
pada berbagai elemen pendidikan, seperti

kurikulum, tujuan pendidikan, pendekatan

]| SD/MI DALAM PERSPEKTIF
ALQUR’AN,” Ta’dibiya Jurnal Agama dan
Pendidikan Islam 3, no. 1 (2023): 36-49.

53



Ta’dibiya

pembelajaran, model  pembelajaran,
hingga proses evaluasi. Pendekatan ini
memastikan ~ bahwa  setiap  aspek
pendidikan anak usia dini berakar pada
pemahaman filosofis yang mendalam.
Tujuan utama filsafat pendidikan
anak usia dini adalah merumuskan peran
pendidikan dalam masyarakat, memahami
fungsi pendidikan, serta mengarahkannya
untuk  mencapai tujuan  melayani
masyarakat, baik saat ini maupun di masa
depan. Filsafat ini berusaha menjawab
beberapa pertanyaan penting, di antaranya:
(@) bagaimana memberikan layanan
terbaik agar anak usia dini berkembang
secara optimal? (b) kegiatan apa yang
sesuai dengan kemampuan mereka? (C)
kebutuhan dan potensi apa yang perlu
dikembangkan? (d) nilai-nilai  dan
moralitas apa yang harus diwariskan? (e)
bagaimana hubungan yang ideal antara
anak usia dini dan orang dewasa?*°
Melalui kajian yang komprehensif,
filsafat pendidikan anak usia dini mengkaji
peran pendidikan dalam perkembangan
anak dan memberikan panduan untuk
implementasinya.  Filsafat ini  juga
membantu memahami dan menganalisis
realitas pendidikan anak. Oleh karena itu,
konsep dasar Pendidikan Anak Usia Dini
(PAUD) tidak dapat terlepas dari landasan

filosofis. Filsafat menjadi fondasi bagi

10 Stephanus Turibius Rahmat, “Filsafat

Pendidikan Anak Usia Dini”, Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini 1, no. 1 (2018): 2.

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

setiap konsep pendidikan, sehingga PAUD
memerlukan landasan filosofis yang kuat

dan jelas.

3. Sejarah Filsafat Pendidikan Anak Usia
Dini
Menurut Suyadi dan Ulfah (2013),

sejarah perkembangan filsafat pendidikan

anak usia dini dapat dikategorikan ke
dalam enam periode, sebagai berikut:

a. Sebelum Masehi hingga abad ke-4
Masehi (Infanticidel). Pada periode
ini, belum ada konsep pendidikan anak
usia dini atau prasekolah yang jelas.
Orang tua belum memiliki kesadaran
akan tanggung jawab terhadap anak,
sehingga nilai-nilai kehidupan tidak
diajarkan sejak usia dini.

b. Abad ke-4 hingga abad ke-13 Masehi
(Abandoning). Kesadaran orang tua
terhadap hak anak mulai tumbuh.
Mereka mulai memahami pentingnya
hak hidup anak, meskipun pengasuhan
dan perawatan yang layak belum
menjadi prioritas. Fokus utama pada
masa ini adalah hak anak untuk hidup,
tanpa terlalu memperhatikan aspek
tumbuh kembang mereka.

c. Abad ke-14 hingga abad ke-17 Masehi
(Ambivalent). Dikenal sebagai masa
Renaissance, periode ini menandai

munculnya gagasan  revolusioner

54



Ta’dibiya

tentang pendidikan anak. Orang tua

mulai menunjukkan perhatian

emosional kepada anak, melibatkan
mereka dalam kehidupan sehari-hari,
dan memberikan kasih  sayang.

Namun, pandangan terhadap anak

masih ambigu, dengan beberapa orang

tua yang memandang anak sebagai

ancaman. Tokoh seperti John Locke

memperkenalkan pentingnya kasih

sayang, kebebasan bermain, dan

perlakuan manusiawi dalam
pendidikan anak.

d. Abad ke-18 Masehi (Instrusive). Pada
periode ini, anak usia dini mulai
dianggap penting untuk
mempersiapkan masa depan.
Pemikiran tradisional tentang dosa
warisan yang diajarkan gereja mulai
ditentang oleh J.J. Rousseau, yang
menyatakan bahwa anak lahir tanpa
dosa. Rousseau menekankan

pentingnya lingkungan yang
mendukung  perkembangan  anak,
kebebasan bermain, dan eksplorasi,
sehingga menjadi dasar pendidikan
anak modern.

e. Abad ke-19 hingga pertengahan abad
ke-20 Masehi

Pandangan Rousseau bahwa anak

(Socializing).

tidak berdosa mendorong kemajuan

dalam pendidikan anak usia dini.

11 Aat Royhatudin, “PERAN PENDIDIKAN
AKHLAK DALAM MEMBENTUK
KARAKTER SISWA MTs

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

Urbanisasi akibat revolusi industri
menyebabkan banyak anak terlantar,
sehingga muncul lembaga seperti

Nursery School dan Kindergarten

untuk memenuhi kebutuhan
pendidikan dan sosialisasi anak secara
institusional.

f. Abad ke-20 Masehi (Helping).
Lembaga pendidikan seperti Nursery
School dan Kindergarten menjadi
sarana utama untuk mendukung
tumbuh kembang anak. Kerja sama
antara orang tua dan pendidik menjadi
elemen penting, dengan semakin
tingginya kesadaran akan kebutuhan
perkembangan anak.'’ Pendidikan
anak usia dini menjadi lebih
terstruktur, memberikan fondasi kuat
bagi anak sekaligus mempererat

hubungan keluarga.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif, yang berfokus pada
analisis data yang telah tersedia
sebelumnya. Metode yang diterapkan
dalam penelitian ini adalah deskriptif-
analisis, dengan teknik analisis data berupa
content analysis. Metode ini bertujuan
untuk  mendeskripsikan data secara
objektif dan sistematis sehingga dapat

menghasilkan kesimpulan yang valid.

ANNIZHOMIYYAH  JAHA  LABUAN
PANDEGLANG,” Ta’dibiya Jurnal Agama
dan Pendidikan Islam 3, no. 1 (2023): 95-107.

55



Ta’dibiya

Sebagai penelitian dalam bidang
filsafat pendidikan, studi ini tergolong
sebagai  penelitian  pustaka, bukan
penelitian empiris atau lapangan. Oleh
karena itu, data yang digunakan diperoleh
melalui kajian literatur. Sumber data utama
penelitian ini meliputi dokumen-dokumen
pustaka, seperti: buku, Kitab, jurnal,
artikel, serta karya ilmiah lain yang
berkaitan  dengan  konsep  filsafat
pendidikan anak usia dini perspektif Al-
Ghazali

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Biografi Al-Ghazali

Imam al-Ghazali, nama lengkapnya
adalah Abu Hamid Muhammad ibn
Muhammad ibn  Muhammad ibn
Muhammad ibn Ahmad al-Tusi al-
Ghazali. la lahir pada tahun 450 H./1.058
M. di sebuah desa bernama Gazalah di
wilayah kecil Tus, yang terletak di
kawasan Khorasan. Beliau adalah seorang
pemikir dan penulis Muslim yang sangat
produktif. Ayahnya, seorang pengikut
tasawuf yang saleh yang meninggal ketika
Al-Ghazali masih kecil. Sebelum wafat,
ayahnya menitipkan al-Ghazali dan
saudaranya kepada seorang guru sufi untuk
mendapatkan bimbingan dan pemeliharaan
dalam hidup mereka.

Perjalanan hidup al-Ghazali dalam
menuntut ilmu dan mencari jati diri sangat

panjang dan berliku. Perjalanan yang

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

panjang ini akhirnya menjadikannya sosok
besar yang tidak hanya dikagumi di dunia
Timur, tetapi juga diakui kehebatannya
oleh dunia Barat. Berbagai karya tulisnya
telah menjadi rujukan dalam banyak
bidang, seperti: filsafat, logika, tasawuf,
pendidikan.  Tidak

mengherankan jika ia dijuluki sebagai

dan termasuk

Hujjatul  Islam, al-lmam al-Jalil,
Zainuddin, dan gelar lainnya. Beliau wafat
pada tahun 505 H./1.111 M. di usia 55
tahun.
2. Anak dalam Perspektif Al-Ghazali
Islam memandang bahwa anak adalah
amanah yang diberikan oleh Allah kepada
orang tua. Anak hadir tanpa diminta dan
memiliki dunianya sendiri. la menentukan
masa depan generasi yang akan datang.
Betapa besar Islam menempatkan anak
sebagai calon khalifah yang akan
memakmurkan bumi. Masa depan bumi
berada di pundak mereka. Oleh karena itu,
pendidikan menjadi suatu keharusan dalam
upaya membimbing,  mengarahkan,
sekaligus mempersiapkan mereka.
Sebagaimana pandangan Islam, Al-
Ghazali juga melihat bahwa anak adalah
amanah bagi orang tuanya. Anak
diibaratkan sebagai mutiara, murni dan
bersih, di mana lukisan pada dirinya akan
tergambar sesuai cara kita mewarnainya.
Jika diberi warna yang baik, maka lukisan

yang terbentuk akan indah, namun jika

56



Ta’dibiya

buruk, maka buruk pula perilaku dan
tabiatnya.
Al-Ghazali

berpendapat bahwa anak dilahirkan

Dalam hal ini,

dengan potensi bawaan yang telah
dimilikinya. Pendidikanlah yang berperan
penting dalam membentuk dan mewarnai
kepribadian mereka. Pandangan ini sejalan
dengan teori konvergensi yang
dikembangkan oleh William Stern, yang
menyatakan bahwa potensi baik yang
dibawa seorang anak tidak akan berarti jika
tidak ada proses dan upaya untuk mendidik
serta mengembangkannya.'?

Dengan demikian, pendidikan
menjadi sesuatu yang mutlak diperlukan
sebagai upaya untuk mengembangkan
potensi anak, sekaligus mencegah mereka
dari pencemaran lingkungan yang kotor
dan tidak bertanggung jawab. Tentunya,
pendidikan yang dimaksud adalah
pendidikan yang memiliki arah dan tujuan
yang jelas, sehingga bentuk dan model
yang diinginkan dapat tercapai.
3. Tujuan Pendidikan Anak Usia Dini

Perspektif Al-Ghazali

Pendidikan sebagai sebuah proses
harus berakhir di suatu muara. Muara yang
dimaksud di sini adalah tercapainya tujuan
pendidikan. Dalam upaya mendidik anak
usia dini, Al-Ghazali lebih menekankan

pada usaha mendekatkan anak kepada

12 Tumiran, “The Concept of Early Childhood
Education According to Al-Ghazali” diakses di
https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/a

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

Allah. Apa pun bentuk kegiatan dalam
pendidikan, harus diarahkan  pada
pengenalan dan pendekatan anak kepada
Sang Pencipta. Jalan untuk mencapai
tujuan ini akan semakin terbuka lebar jika
anak-anak  dibekali  dengan ilmu
pengetahuan yang diperoleh melalui
pengajaran yang tepat. Prinsip belajar
dalam menguasai ilmu menurut Al-
Ghazali adalah mempelajari ilmu demi
ilmu itu sendiri.

Menurut Al-Ghazali, aspek pemikiran
yang terbentuk melalui pembelajaran ilmu
merupakan sarana untuk mendekatkan diri
kepada Sang Pencipta. Dengan demikian,
diharapkan tercipta keseimbangan dan
harmoni kehidupan di dunia dan akhirat,
sehingga kebahagiaan yang diinginkan
dapat tercapai. Di sinilah perbedaan
prinsip yang jelas antara pandangan filsuf
Barat secara umum dengan pandangan Al-
Ghazali dalam melihat hakikat manusia.

Filsuf Barat memandang manusia
sebagai makhluk
Al-Ghazali

manusia sebagai makhluk teosentris. Oleh

antroposentris,
sedangkan memandang
karena itu, dalam konteks pendidikan,
tujuan pendidikan menurut Al-Ghazali
tidak hanya untuk mencerdaskan akal
sebagaimana konsep Progresivisme, tetapi

juga untuk mengarahkan, membimbing,

rticle/download/642/607/ pada 3 Desember
2024.

57


https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/download/642/607/
https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/download/642/607/

Ta’dibiya

serta membangkitkan dan menyucikan hati
agar lebih dekat kepada Allah.

Lebih jauh dalam pembelajaran ilmu,
Al-Ghazali menyatakan bahwa tujuan
utama dari belajar adalah untuk mencapai
kesempurnaan dan kebajikan.
Kesempurnaan dan kebajikan ini adalah
keutamaan yang mendatangkan
keberkahan di dunia serta kehidupan mulia
di akhirat. Hal serupa diungkapkan oleh
Al-Abrasyi, yang menyatakan bahwa
tujuan pendidikan Islam adalah untuk
mencapai  fadhilah  (keutamaan). la
menambahkan bahwa keutamaan hanya
dapat dicapai dengan membiasakan anak-
anak untuk bersikap rendah hati,
mengajarkan mereka keikhlasan, dan
kejujuran dalam bertindak.*?

Dengan demikian, upaya mencapai
kebajikan dan fadhilah sebagai cara
mendekatkan diri kepada Allah adalah
melalui pemberian bimbingan moral dan
akhlak sejak dini. Dengan pembiasaan
pada hal-hal baik, anak akan tumbuh
dengan karakter yang mulia. Pendidikan
akhlak menjadi inti dari pendidikan moral
karena karakter adalah jiwa dari

pendidikan Islam itu sendiri.

13 Athyiyah Al-Abrasyi, Dasar-Dasar Pokok
Pendidikan Islam, Terjemahan Bustami,
(Jakarta: Bulan Bintang, 1970).

14 Agung Setiyawan, “Konsep Pendidikan
Menurut Al-Ghazali dan Al-Farabi (Studi
Komparasi Pemikiran)”, Tarbawiyah Jurnal
limiah Pendidikan 13, no. 1 (2016): 51-71.

15 Lilif Mualifatul Khorida Filasofa, “Kajian
Tokoh Islam Klasik Pertengahan : Pemikiran

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

4. Filsafat Pendidikan Anak Usia Dini

Perspektif Al-Ghazali

Sistem pendidikan menurut  Al-
Ghazali memiliki karakteristik yang
menonjol pada pembelajaran  yang
berfokus pada pengembangan aspek moral
dan religius.* Menurut Al-Ghazali, tujuan
pendidikan  harus  diarahkan  pada
pencapaian tujuan keagamaan dan akhlak,
dengan penekanan pada perolehan
keutamaan serta kedekatan dengan Allah
(tagarrub ilallah).t®

Sasaran utama pendidikan adalah
pembinaan akhlak dan pensucian jiwa,
sehingga setiap individu mampu meraih
keutamaan dan menyebarkannya kepada
sesama manusia. Meskipun demikian, Al-
Ghazali tidak mengabaikan aspek duniawi.
Hal ini terlihat dari pandangannya yang
mengelompokkan  ilmu  berdasarkan
sumber, fungsi, dimensi, dan
kewajibannya. Semua ilmu, menurutnya,
harus dipelajari dengan tujuan untuk
mencapai kesempurnaan dan keutamaan.
Kesempurnaan dan keutamaan ini tidak
hanya berlaku untuk kehidupan duniawi,
tetapi juga ditujukan sebagai sarana untuk

meraih keutamaan hidup di akhirat.*®

Al-Ghazali tentang Pendidikan  Anak”,
EDUSOSHUM Jurnal of Islamic Education
and Social Humanities 1, no. 2 (2021): 52-61.

16 Tumiran, “The Concept of Early Childhood
Education According to Al-Ghazali” diakses di
https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/a
rticle/download/642/607/ pada 3 Desember
2024.

58


https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/download/642/607/
https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/download/642/607/

Ta’dibiya

Pandangan Al-Ghazali yang realistis
dan berorientasi pada manfaat
membedakannya dari filsafat
pragmatisme. Hal ini menunjukkan
keluasan wawasan Al-Ghazali, yang
meskipun menempatkan tasawuf dan
ta’abbud (pengabdian spiritual), tetap
memperhatikan aspek-aspek kehidupan
duniawi. Perbedaan mendasar antara
pragmatisme dan konsep pendidikan Al-
Ghazali terletak pada dimensi keagamaan
dan spiritual. Bagi Al-Ghazali, tujuan
Pendidikan adalah

kesempurnaan manusia, yang diarahkan

mencapai

pada tagarrub ilallah (kedekatan dengan
Allah) serta kebahagiaan dunia dan
akhirat.

Sebagai pemikir dari tradisi Islam,
konsep pendidikan yang diusung Al-
Ghazali berlandaskan nilai-nilai Islam
yang bersumber dari Al-Qur'an dan As-
Sunnah. Ciri khas pendidikan Islam, yang
tercermin  jelas dalam tujuan dan
metodenya, lebih menekankan pada
karakter religius dan moral. Dalam
pendidikan anak, Al-Ghazali telah
menetapkan tujuan, metode pengajaran,
dan kurikulum yang sesuai. Menurutnya,
anak adalah individu yang lahir dalam

keadaan suci dan bersih (fitrah).

17 Moh. Isom Mudin, dkk., “Potensi Bawaan
Manusia: Studi Komparatif Teori Tabularasa
dan Konsep Fitrah”, Analisis: Jurnal Studi
Keislaman 21, no. 2 (2021): 231-252.

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

Fitrah tersebut menjadi dasar bagi
manusia yang telah dimilikinya sejak lahir,
dengan beberapa keistimewaan. Pertama,
keyakinan kepada Allah SWT. Kedua,
kemampuan dan kesediaan  untuk
menerima kebaikan, serta dasar untuk
menerima pendidikan dan pengajaran.
Ketiga, dorongan ingin tahu yang
mendorong pencarian kebenaran melalui
daya pikir. Keempat, dorongan biologis
seperti syahwat, nafsu, dan tabiat alami.
Kelima, kekuatan serta sifat manusia
lainnya yang dapat dikembangkan dan
disempurnakan.t’

Seperti  Al-Ghazali, para pemikir
Muslim lainnya sepakat bahwa anak
dilahirkan dalam keadaan fitrah. Fitrah ini
mencakup potensi jasmani dan rohani.
Potensi jasmani mencakup kebutuhan
naluriah, seperti: makan, minum, dan seks.
Sementara potensi Rohani, meliputi:
kesadaran untuk mencari kebenaran,
kecintaan terhadap kebaikan, apresiasi
terhadap keindahan, kreativitas, serta
kerinduan untuk beribadah.'®

Potensi kebaikan yang melekat dalam
fitrah manusia, menurut Al-Ghazali,
adalah kecenderungan untuk bertauhid dan
taat kepada Allah. Karena itu, manusia
secara alami menyukai, mencari, dan

menerima kebenaran. Namun, fitrah

18 Naila Farah dan Cucum Novianti, “Fitrah
dan Perkembangan Jiwa Manusia dalam
Perspektif Al-Ghazali”, YAQZHAN 2, no. 2
(2016): 189-215.

59



Ta’dibiya

manusia juga mencakup kecenderungan
baik dan buruk, sehingga pendidikan yang
menitikberatkan akhlak diperlukan untuk
mengarahkan manusia menuju perilaku
baik. Dalam Islam, pandangan tentang
hakikat manusia ini menjadi landasan bagi
para pemikir Muslim, termasuk Al-
Ghazali, dalam merancang pendidikan
anak. Karena ~manusia merupakan
makhluk yang terdiri dari kesatuan jasmani
dan rohani, pendidikan harus mampu
mengembangkan kedua aspek ini secara
seimbang.

Karena pengaruh karakter sufi dalam
pandangan Al-Ghazali, tujuan pendidikan
lebih difokuskan pada aspek moral. la
menegaskan bahwa seluruh aktivitas
pendidikan bertujuan untuk mendekatkan
diri kepada Allah. Bagi Al-Ghazali,
manusia adalah makhluk teosentris,
sehingga pendidikan  tidak  hanya
berorientasi pada kecerdasan intelektual,
seperti pandangan progresivisme, tetapi
juga pada pembimbingan, penguatan, dan
penyucian hati agar lebih dekat kepada
Allah.?

Dalam konteks pendidikan anak usia
dini, Al-Ghazali percaya bahwa anak

terlahir dalam keadaan fitrah tanpa

19 M. M. Ulum, “Konsep Pendidikan Anak
Menurut  Al-Ghazali dan Relevansinya
dengan Arah dan Tujuan Pendidikan
Nasional di Indonesia”, At-Ta dib: Jurnal of
Pesantren Education 4, no. 2 (2009).

20 M. Lubis dan N. Widiawati, “Integrasi
Domain Afektif Taksonomi Bloom dengan

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

dipengaruhi  sifat hereditas.  Faktor
pendidikan, lingkungan, dan masyarakat
lebih dominan dalam membentuk sifat
anak. Pemikirannya tentang pendidikan
anak, yang tercermin dalam kitab Ayyuhal
Walad, menekankan pentingnya
kecerdasan moral sebagai medium
inspirasi ilahiah yang mampu mendorong
tindakan praktis yang bermanfaat.?
Al-Ghazali

pendidikan harus

menegaskan  bahwa
mencakup
perkembangan fisik, jiwa, intelektual, dan
spiritual, dengan pendidikan moral-
spiritual sebagai landasan utama yang
harus diajarkan sejak usia dini. Orang tua
memiliki tanggung jawab utama dalam hal
ini.

Adapun pokok-pokok pemikiran Al-
Ghazali tentang pendidikan anak usia dini
dapat dijabarkan dalam tabel berikut:?

Tabel 1: Pokok Pemikiran Al-Ghazali

No. Pokok-Pokok Pikiran Al-Ghazali

1. | Pentingnya peran orang tua dan

pendidikan akhlak pada anak usia dini

2. | Keseimbangan antara perintah dan

keteladanan

3. | Penggunaan metode pembelajaran yang

sesuai dengan minat dan bakat anak

4. | Pemberian waktu bermain yang cukup

Pendidikan Spiritual Al-Ghazali (Telaah Kitab
Ayyuhal Walad)”, Journal Educative: Journal
of Educational Studies 5, no.1 (2020).

21 M. Rahmawati, “Mendidik Anak Usia Dini
dengan Berlandaskan Pemikiran Tokoh Islam
al-Ghazali”, Al Fitrah: Journal Of Early
Childhood Islamic Education 2, no. 2 (2019).

60



Ta’dibiya

5. | Aktivitas positif untuk mengisi waktu

luang anak

6. | Penerapan reward and punishment

Dalam  pandangan  Al-Ghazali,
pendidikan anak usia dini mencakup tiga
aspek utama:??
1. Pendidikan

memberikan kebutuhan fisik yang

jasmani, dengan

cukup seperti makanan, pakaian, dan
perawatan untuk menjaga kesehatan
tubuh.

2. Perkembangan akal pikiran, yang
didukung melalui tiga jenis “makanan
akal”. Berikut tiga jenis makanan akal
sebagaimana dalam tabel berikut:

Tabel 2: Makanan Akal

No. Makanan Akal

1. | Akidah dan tauhid (pemahaman tentang
Allah dan agama)

2. | Syariah (ilmu tentang cara hidup yang
benar untuk mencapai kebahagiaan

dunia dan akhirat)

3. | Imu akademik (pengetahuan tentang

dunia untuk memanfaatkan alam dan

mencari nafkah)

3. Pembentukan hati, dengan
menanamkan iman yang menjadi
pendorong perilaku baik dan pencegah
kejahatan.

Al-Ghazali juga menekankan metode

pembelajaran yang bervariasi  sesuai

22 Siti Riadil Janna, “Konsep Pendidikan Anak
dalam Perspektif Al-Ghazali (Implikasinya

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

dengan tahap perkembangan anak, seperti:
hafalan, pemahaman, pembiasaan, dan
latihan. Pendidikan tidak hanya mencakup
aspek moral dan spiritual, tetapi juga
sosial, motorik, dan aspek lainnya, sesuai
dengan tugas perkembangan anak yang
bersifat progresif.

Menurut  Al-Ghazali, pendidikan
harus menyeimbangkan instruksi yang
bersifat perintah dengan keteladanan,
karena keteladanan memiliki pengaruh
besar pada pembentukan kepribadian anak.
Pendekatan ini relevan dengan tujuan
pendidikan  bangsa Indonesia yang
bertujuan membentuk manusia yang
beriman, bertakwa, berbudi pekerti luhur,
dan berpengetahuan luas.

Dalam pandangan Al-Ghazali, anak
usia dini adalah makhluk unik dengan
potensi kecerdasan sebagai fitrahnya.
Namun, potensi tersebut membutuhkan
dukungan pendidikan dari orang dewasa
agar dapat berkembang secara optimal.
Pandangan ini sesuai dengan tujuan
pendidikan anak usia dini di Indonesia,
yaitu membantu anak mengembangkan
potensinya agar siap  menghadapi
kehidupan dan beradaptasi dengan

lingkungannya.

Dalam Pendidikan Agama Islam)”, Jurnal Al-
Ta’dib 6, no. 2 (2013): 41-55.

61



Ta’dibiya
SIMPULAN

Pemikiran  Al-Ghazali tentang
pendidikan menitikberatkan pada

pengembangan aspek moral dan religius
dengan tujuan utama mendekatkan diri
kepada Allah (tagarrub ilallah) serta
mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat.
Al-Ghazali

sebagai upaya untuk membentuk akhlak,

memandang  pendidikan

menyucikan  jiwa, dan  mencapai
kesempurnaan manusia. Meskipun fokus
pada aspek spiritual, ia tidak mengabaikan
pentingnya ilmu duniawi, yang harus
dipelajari dengan tujuan untuk
meningkatkan kualitas hidup manusia dan
memanfaatkan alam secara bijaksana.
Konsep pendidikannya bersifat holistik,
mencakup  aspek  jasmani, rohani,
intelektual, dan sosial, dengan pendidikan
moral-spiritual sebagai fondasi utama yang
harus ditanamkan sejak dini.

Bagi Al-Ghazali, anak lahir dalam
keadaan fitrah yang suci, dengan potensi
jasmani dan rohani yang perlu
dikembangkan melalui pendidikan. Peran
orang tua sangat penting dalam
membentuk karakter anak, dengan metode
yang mengutamakan keseimbangan antara
keteladanan dan instruksi. Pendidikan
anak usia dini harus meliputi kebutuhan
fisik, asupan spiritual melalui akidah dan
syariah, serta pengembangan intelektual
melalui ilmu akademik. Pendekatan yang

progresif ini mencakup pembiasaan,

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

hafalan, dan latihan sesuai tahap
perkembangan anak. Pemikiran Al-

Ghazali  menunjukkan  relevansinya

dengan  pendidikan  modern  yang
berorientasi pada pembentukan individu
yang beriman, bertakwa, berakhlak mulia,
dan cakap menghadapi tantangan

kehidupan.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Abrasyi, Athyiyah. (1970) Dasar-
Dasar Pokok Pendidikan Islam,
Terjemahan Bustami. Jakarta: Bulan
Bintang.

Al-Ghazali, Ayyuhal Walad. (1992).
Kediri: Maktabah Ukhuwah.

Al-Ghazali. (2005). 7Ihya’ Ulmuddin.
Beirut; Dar Ibn Hazm.

Janna, Siti Riadil. (2013). “Konsep
Pendidikan Anak dalam Perspektif
Al-Ghazali  (Implikasinya Dalam
Pendidikan Agama Islam)” dalam
Jurnal Al-Ta’dib, Volume 6, Nomor
2.

Khomaeny, Elfan Fanhas Fatwa dan
Maesaroh Lubis. (2023). Model-
Model Pendidikan dalam Al-Qur’an:
Berdasarkan Kisaah Para Nabi,
Rasul, dan Shalihin. Tasikmalaya:
Edu Publisher.

Nandang Kosim. “PROBLEMATIKA
PERKEMBANGAN PADA ANAK
USIA SEKOLAH DASAR.”
Ta'dibiya Jurnal Agama dan
Pendidikan Islam 2, no. 1 (2022): 1-
11.

Nandang Kosim dan Aan Solihat.
“PENDIDIKAN AGAMA DAN
KARAKTER DI SD/MI DALAM
PERSPEKTIF ALQUR’AN.”
Ta’dibiya Jurnal Agama dan

62



Ta’dibiya

Pendidikan Islam 3, no. 1 (2023): 36—
49,

Rosyita, Desi, Aat Royhatudin, and
Budiana Budiana. “TRADITIONAL

PESANTREN  CURRICULUM
AND LEARNING CULTURE AS
TAFAQQUH  FIDD@N  IN

ROUDHOTUL ULUM ISLAMIC
BOARDING  SCHOOL.” CP
Cakrawala Pedagogik 5, no. 1
(2021): 39-52.

Royhatudin, Aat. Membumikan
Pendidikan Inklusi. Yogyakarta:
Zahir Publishing, 2020.

: “PERAN PENDIDIKAN

AKHLAK DALAM MEMBENTUK

KARAKTER SISWA MTs

ANNIZHOMIYYAH JAHA

LABUAN PANDEGLANG.”

Ta'dibiya Jurnal Agama dan

Pendidikan Islam 3, no. 1 (2023): 95—

107.
Royhatudin, Siti Maryam dan Aat.
“RELEVANSI KEBIJAKAN

PENDIDIKAN NASIONAL DAN
IMPLEMENTASI PENDIDIKAN
ISLAM (Pembelajaran Kitab Kuning
Berbasis Digital Di MTs Masyariqul
Anwar Caringin).” Ta dibiya Jurnal
Agama dan Pendidikan Islam 2, no. 1
(2022): 12-25.

Lubis, M. dan N. Widiawati. (2020).
“Integrasi Domain Afektif
Taksonomi Bloom dengan
Pendidikan  Spiritual ~ Al-Ghazali
(Telaah Kitab Ayyuhal Walad)”
dalam Journal Educative: Journal of
Educational Studies, Volume 5,
Nomor 1.

Mudin, Moh. Isom, dkk. (2021). “Potensi
Bawaan Manusia: Studi Komparatif
Teori Tabularasa dan Konsep Fitrah”
dalam  Analisis:  Jurnal  Studi
Keislaman, Volume 21, Nomor 2.

Pertiwi, Dian, dkk. (2021). “Persepsi
Orang Tua terhadap Pentingnya Baca
Tulis Hitung untuk Anak Usia 5-6
Tahun” dalam PAUD Lectura: Jurnal

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2024

Pendidikan Anak Usia Dini, Volume
4, Nomor 2.

Rahmat, Stephanus Turibius. (2018).
“Filsafat Pendidikan Anak Usia Din1”
dalam Jurnal Pendidikan Anak Usia
Dini, Volume 1, Nomor 1.

Rahmawati M. (2019). “Mendidik Anak
Usia Dini dengan Berlandaskan
Pemikiran Tokoh Islam al-Ghazali”,
dalam Al Fitrah: Journal Of Early
Childhood Islamic Education,
Volume 2, Nomor 2.

Royhatudin, Aat, ‘PERAN PENDIDIKAN
AKHLAK DALAM MEMBENTUK
KARAKTER SISWA MTs
ANNIZHOMIYYAH JAHA
LABUAN PANDEGLANG’,
Ta’dibiya Jurnal Agama Dan
Pendidikan Islam, 3.1 (2023), 95—
107

Setiyawan, Agung. (2016). “Konsep
Pendidikan Menurut Al-Ghazali dan
Al-Farabi (Studi Komparasi
Pemikiran)” dalam  Tarbawiyah
Jurnal llmiah Pendidikan, Volume
13, Nomor 1.

Tumiran. (2019). “The Concept of Early
Childhood Education According to
Al-Ghazali”.
https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.p
hp/ihce/article/download/642/607/
(Diakses 3 Desember 2024)

Ulum, M. M. (2009). “Konsep Pendidikan
Anak Menurut Al-Ghazali dan
Relevansinya dengan Arah dan
Tujuan Pendidikan Nasional di
Indonesia” dalam At-Ta'dib: Jurnal
of Pesantren Education, Volume 4,
Nomor 2.

63


https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/download/642/607/
https://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/ihce/article/download/642/607/

